
 1

 

 

 

 

 

RESONANTIES 

Verkenningen tussen 

kunsten en 

wetenschappen 
 

Marcel Cobussen (red) 



 2

Inhoudsopgave 

 

Woord vooraf (Marcel Cobussen) 

 

Inleiding (Frans de Ruiter en Marcel Cobussen) 

 

1. Kunst, verbeelding en religie (Marius van Leeuwen) 

 

2. Hedendaagse kunst in de liturgie: de bijdrage van de kunsten aan een theologisch 

debat (Stefan Belderbos) 

 
3. DNA, daar zit muziek in (Eline Slagboom) 

 
4. Zonder praktijk geen theorie: over onderzoek naar niet-westerse muziek (Joep Bor) 

 
5. Verlichte kunst. Met bijzondere aandacht voor het werk van Jean Bazaine (Gerard 

Visser) 

 
6. Wanneer spreekt kunst tot de verbeelding? Over kunst en werkelijkheid (Paul Dikker) 

 
7. Belasting betalen met kunst: openheid in het belang van de democratische 

rechtsstaat en het openbaar kunstbezit  (Sigrid Hemels) 

 
8. Leidse Letters (Gerard Unger) 

 
9. De God van Einstein. Over het onredelijke succes van de schoonheid in de 

natuurkunde (Jan Zaanen) 

 
10. Dionysos danst met Miles Davis. Van het schone naar het sublieme via muziek 

(Marcel Cobussen) 

 
11. Kunst en autonomie (Paul Nieuwenburg) 

 
12. Kunsten en Smekelingen (Erica Smits en Paul Koek) 

 
13. Kunst, natuurwetenschap en de geesteswetenschappen. Een pamflet over de 

noodzaak van een centrale interfaculteit (Robert Zwijnenberg) 

 
14. Artistiek onderzoek. Een klein lexicon (Taco Stolk) 



 85

Dionysos danst met Miles Davis 

Van het schone naar het sublieme via muziek 

Marcel Cobussen 

 

Veel muziek laat zich niet begrijpen noch ervaren via de esthetische categorie 

van het schone. Zeker niet wanneer het schone of het mooie wordt gedefinieerd 

in objectiverende termen als harmonie, symmetrie of het organische. Ook de 

jazz die Miles Davis in de tweede helft  van de jaren zestig maakt, laat zich 

moeilijk denken binnen deze categorie: ‘mooi’ is nu niet direct de eerste 

kwalificatie die in je opkomt wanneer je naar die muziek luistert. Maar, hoe 

deze muziek dan te benaderen? Via Nietzsches onderscheid tussen het 

Apollinische en het Dionysische doe ik het voorstel Davis’ jazz te beschouwen 

middels het concept ‘het sublieme’. 70 

 
70 Dit essay is een verzelfstandigde uitwerking van een korte voordracht gehouden 

op 31 januari 2007 die bedoeld was als een weerwoord op een presentatie van de 

theoretisch natuurkundige Jan Zaanen. Ook in zijn bijdrage in deze bundel stelt 

Zaanen dat de natuur tendeert naar symmetrieën met rondheid als ultieme 

representatie daarvan. Zaanen verbindt vervolgens deze symmetrieën met 

schoonheid en schoonheid met kunst. Met andere woorden, ook kunstenaars zouden 

in hun arbeid geleid worden door een verlangen naar het ultiem schone, een 

schoonheid die min of meer objectief vast te stellen is, ofwel een schoonheid die in 

het object zelf gelegen is. De stelling die ik toen en nu wil verdedigen, is dat veel 

kunstenaars zich weinig gelegen laten (en hebben laten) liggen aan de vermeende 

natuurlijke drang tot symmetrie en schoonheid. Impliciet heb ik me tijdens het 

nadenken over dit essay meer aangetrokken gevoeld door wat Zaanen in zijn oratie 

in 2002 heeft omschreven als ‘mysteriesystemen’, door hem een ‘restcategorie’ 

genoemd omdat deze systemen juist niet in een symmetrische tabel passen en 

daarmee dus tevens lijken te ontsnappen aan het natuurlijke schoonheidsideaal. 

Inzet en eventuele conclusie van dit essay zou wel eens kunnen zijn dat veel 

(hedendaagse) kunst zich juist laat leiden en begrijpen via de aandacht voor 

dergelijke mysteriesystemen – hoewel het woord ‘systeem’ hier wellicht reeds 

minder op zijn plaats is. Veel ‘kunstkunst’ (de term is van Abram de Swaan, zie De 

Swaan 1982) is er nu juist op gericht een ervaring mogelijk te maken van datgene 

wat zich voorbij vormen van systematisering, schematisering en categorisering 



 86

 

1. Miles’ deconstructie van de jazz 

Ruim veertig jaar geleden, om precies te zijn op 7 november 1967, speelde het 

(akoestische) kwintet van Miles Davis in de Stadthalle van Karlsruhe in het zuiden van 

Duitsland. Op het programma staan ‘oldies’ als ‘Around Midnight’ en ‘Walkin’ maar ook 

nieuwer werk: ‘Agitation’ (van het album ESP) en ‘Footprints’ en ‘Gingerbread Boy’ van 

het in 1966 verschenen Miles Smiles. Simpele liedjes qua vorm, ritme en metriek, 

harmonische progressies en melodische lijn – mooie, lieve liedjes ook. Maar de 

transformaties die ze ondergaan in de bewerkingen van Davis, altist Wayne Shorter, 

pianist Herbie Hancock, bassist Ron Carter en drummer Tony Williams zijn bijna 

schokkend te noemen. Vorm en voorgecomponeerde harmonische schema’s worden 

onder invloed van onderlinge interacties tussen solist en begeleiding losgelaten: delen 

van schema’s worden afgewisseld met langdurig soleren op één akkoord of het creëren 

van soundscapes zoals gebruikelijk is in vrije improvisaties. De solist is niet langer 

gebonden aan het vooropgestelde harmonische frame waarmee de ritmesectie hem 

binnen de grenzen van de compositie houdt. Nee, het is de ritmesectie die – door middel 

van subtiele auditieve en visuele cues – de solist volgt in zijn grillige uitspattingen. Maar 

eigenlijk is de tweedeling solist-begeleiding hier helemaal niet meer op zijn plaats: de 

enige die niet constant lijkt te soleren, is bassist Ron Carter. Drums, piano, sax en 

trompet zijn zo verwikkeld in een interactief spel, in non-verbale conversaties, dat de 

genoemde dichotomie tijdens en in het musiceren wordt gedeconstrueerd. Misschien is er 

eigenlijk helemaal geen sprake meer van begeleiders: alle musici zijn gelijkwaardige 

partners in een geanimeerd gesprek geworden, ieder communicerend met eigen, 

verschillende middelen. En geanimeerd is het: de simpele, lieflijke liedjes worden 

veranderd in uiterst complexe en demonische geluidsuitbarstingen die in hun singuliere 

verschijningsvorm ‘De Vorm’ vrijwel continu ontregelen en overstijgen.  

 

2. Schrijven over muziek 

Hoe naar deze muziek te luisteren? Hoe deze muziek te begrijpen zonder terug te vallen 

op concepten, modellen en structurele analyses die deze muziek nu juist impliciet kritisch 

lijkt te bevragen? Hoe over deze muziek te spreken, te schrijven, terwijl deze muziek elk 

spreken, elk schrijven erover nutteloos en machteloos maakt? Wat is toch die drang om 

te proberen discursief grip te krijgen op deze muziek – achteraf, afstandelijk, rationeel – 

 
bevindt. Juist deze kunst evoceert daarmee tevens een ervaring die niet meer in 

termen van het schone gedacht kan worden. 



 87

terwijl zij vraagt om overgave, om een volledig opgaan in, om directe, onmiddellijke 

beleving in plaats van intellectuele benaderingen die toch nooit meer dan benaderingen 

kunnen zijn? Maar, aan de andere kant, wat rest ons anders dan in de meest gebrekkige 

en altijd onvolkomen bewoordingen iets te zeggen over onze fascinatie met muziek, over 

onze liefde voor muziek, over dat wat muziek met ons doet, hoe het ons beweegt, 

positief dan wel negatief? Gebrekkige en onvolkomen bewoordingen: in ‘The grain of the 

voice’ schrijft Roland Barthes (Barthes 1977:179-189) dat over muziek slechts gesproken 

kan worden in de meest armzalige linguïstische categorie die ons ter beschikking staat, 

het bijvoeglijk naamwoord: deze muziek is zus, die muziek is zo. Waarna Barthes de 

onontkoombare aanval opent: het predicaat is altijd het bolwerk waarmee de subjectieve 

verbeelding zich kan beschermen tegen het verlies dat haar bedreigt. Het adjectief is 

slechts dan legaal wanneer een muzikale ethos wordt gepostuleerd, dat wil zeggen, 

wanneer muziek binnen vastomlijnde kaders wordt gedacht, benoembaar wordt gemaakt, 

een min of meer duidelijke betekenis krijgt toebedeeld – veiligheid en duidelijkheid, 

subject en object duidelijk gemarkeerd. Maar Barthes stelt voor om onze perceptie, ons 

bevatten, onze inzichten een draai te geven om daarmee een ruimte vrij te maken voor 

een ervaring die vaak onbesproken blijft: muziek ondergaan betekent ook aandacht 

hebben voor de materialiteit en het lichamelijke die voorafgaan aan de communicatie, de 

representatie, de expressie en ‘de tirannie van de betekenis’. Barthes noemt een 

dergelijke relatie tussen het luisterend en musicerend lichaam erotisch maar niet 

subjectief. Het luisterend subject wordt geconstitueerd noch bevestigd in dit contact, 

maar verliest zich er juist in; de relatie staat ‘buiten elke wet’, in het bijzonder de wet 

van de waardeoordelen gebaseerd op persoonlijke smaak (Barthes 1977:180-188).  

 

Barthes wil ontsnappen aan de drang muziek op te sluiten in categorieën, in categorieën 

van het mooie of lelijke bijvoorbeeld. Deze categorieën lijken ook niet erg adequaat om 

iets over de muziek van Davis’ tweede grote (of grootse) kwintet te zeggen. Evenmin 

lijkt deze muziek te appelleren aan haar ethos, haar territorialisatie, haar bevestiging en 

bestendiging en daarmee haar onschadelijkheid, omdat er een veilige afstand is 

gecreëerd. Nee, eerder roept deze muziek ervaringen op die zich voorbij elke 

mogelijkheid tot categorisering, tot inkadering, tot structurering aandienen. Eerder is hier 

sprake van een muziek die Gilles Deleuze en Félix Guattari in Mille plateaux omschrijven 

als ‘post-romantisch’, muziek die zich niet langer laat begrijpen in termen van vorm, thema 

en ontwikkeling, maar die daarentegen de nadruk legt op krachten, densiteiten en 

intensiteiten (Deleuze & Guattari 1987:343). Waar Deleuze en Guattari deze overgang 



 88

echter expliciet verbinden met de opkomst van de electronica in de muziek (de 

synthesizer), dwingt deze muziek van Miles Davis ons tot een herbezinning op onze 

esthetische oordelen met louter akoestische middelen. 

Op albums als ESP, Miles Smiles en Nefertiti presenteert Davis in de late jaren zestig 

jazz die voorbij concepten als het mooie en het lelijke gedacht moet worden. Zowel zijn 

eigen spel als dat van de hele groep omvat hier een enorm arsenaal aan 

expressiemogelijkheden, van fragiele, breekbare en gevoelige klanken tot woeste 

wildheid, en van een uiterst spaarzaam tot een bijzonder overvloedig gebruik van 

toonmateriaal. Het gebruik van de muzikale ruimte is verrassend en revolutionair: bijna 

lege maten en (langdurige) pauzes worden geplaatst naast maten volgepropt met 

veelsoortige activiteit. Het merendeel van Davis’ publiek in die tijd is teleurgesteld, vol 

onbegrip. Gedurende optredens worden lange, vaak meer dan één uur durende sets 

gespeeld, zonder onderbreking. Een zweem ‘Around Midnight’, een paar thema’s van 

Miles Smiles – ze verdwijnen net zo snel als ze zijn opgedoken. Er zijn tonale centra, 

maar ze worden overwoekerd door toenemende abstracties en chromatiek: ‘I don’t want 

to play chords anymore’, zegt Davis tegen Hancock voor de opnames van ESP in 1965. In 

plaats van harmonische schema’s creëert de groep soundscapes, klankvelden waaruit 

zich rond thema’s tijdelijke, singuliere structuren ontwikkelen. Er zijn solo’s, maar ze zijn 

ondergeschikt aan meer prominente interacties binnen de groep, bijvoorbeeld de 

collectieve improvisaties vergelijkbaar met de jazz van de jaren twintig.71 En de strakke 

ritmische grooves waar Davis’ vorige bands zo om werden geroemd, is nagenoeg 

verdwenen ten gunste van een pulse die door Tony Williams vaker wordt gesuggereerd 

dan daadwerkelijk gespeeld, of ingeruild voor een zeer losse, rubato beat (Carr 

1982:136-143). De immense spanning die wordt opgebouwd kent nauwelijks nog 

momenten van ontspanning – herhalingen en harmonische oplossingen ontbreken en ook 

de pulse wordt constant ondermijnd – wat maakt dat het publiek deze muziek niet kan 

begrijpen maar slechts kan ondergaan, zich eraan moet overgeven.72  

 
71 De nadruk op het interactieve verklaart ook voor een gedeelte de albumtitel ESP, 

afkorting van ‘extrasensory perception’. De muziek komt geheel en al tot stand op 

basis van een constant reageren en luisteren naar elkaar (Tingen 2001:37). 
72 In Surrender and catch schrijft Kurt Wolff (1976:20) dat onder overgave in ieder 

geval het volgende verstaan moet worden: ‘Total involvement, suspension of 

received notions, pertinence of everything, identification, and risk of being hurt. To 

surrender means to take as fully, to meet as immediately as possible whatever the 

occasion may be. It means not to select, not to believe that one can know quickly 



 89

 

3. Muziek en het Dionysische 

Ritmische muziek zonder duidelijk ritme. Geïmproviseerde muziek zonder solo’s. 

Melodisch zonder expliciete melodieën, harmonisch zonder akkoorden. Muzikale 

structuren zonder vooraf bepaalde en te bepalen vorm. Wie nog vasthoudt aan 

duidelijkheid, wie zich nog ergens aan probeert vast te houden, komt bedrogen uit. Dit is 

de muziek van de tegenspraak. Hier heeft het Apollinische niet langer het alleenrecht; zij 

kan zich niet langer uitleven in een blijmoedige wereld waarin esthetiek en kennis 

samenvallen. Het is voornamelijk Dionysos die nog in staat is te dansen op de klanken 

van dit superkwintet. 

Apollo en Dionysos. Door Nietzsche in 1872 in diens Geburt der Tragödie aus dem 

Geiste der Musik zo scherp tegenover of naast elkaar gezet. Apollo, de god van het licht 

en daarmee van de waarheid en de volmaaktheid maar ook de god van de beheersing, 

de maat en de zelfkennis, versus Dionysos, de god van de roes, de drift en de 

losbandigheid maar ook van het lijden, de overdaad, de zelfvergetelheid en de 

tegenspraak. Bij het Apollinische zegeviert de schoonheid over het lijden, een lijden dat 

volgens Nietzsche inherent is aan het leven. Het Dionysische daarentegen affirmeert het 

lijden en (daarmee) het leven, dat wil zeggen naast de lusten ook de strijd, de 

kwellingen, de vernietiging (Nietzsche 2006:102-103). 

In Nietzsches visie is het de Apollinische cultuur die, door middel van zijn 

weerspiegeling van de schoonheid, te lang heeft gedomineerd over het leven en de 

wijsheid van het lijden. Deze dominantie, voortdurend tot in Nietzsches tijd, tot in onze 

tijd (?) – krijgt voor het eerst duidelijk gestalte in de persoon van Socrates, door 

Nietzsche omschreven als de theoretische optimist die gelooft in de kenbaarheid van de 

natuur der dingen en de dwaling beschouwt als het kwaad bij uitstek (Nietzsche 

2006:94). Met Socrates ontstaat het onwankelbare vertrouwen dat het denken kan 

doordringen tot de diepste afgronden van het Zijn, een denken dat zelfs in staat is het 

Zijn te corrigeren.  

 
what one’s experience means, hence what is to be understood and acted on: thus it 

means not to suppose that one can do justice to the experience with one’s received 

notions, with one’s received feeling and thinking, even with the received structure of 

that feeling and thinking: it means to meet, whatever it be, as much as possible in 

its originariness, its itself-ness.’ Het is duidelijk dat juist de verwachtingen die het 

publiek had bij de concerten van Davis, een dergelijke overgave in de weg stonden. 



 90

Deze suprematie van het logisch denken, van de rede en van de kennis – Derrida zal 

daar later de term logocentrisme voor reserveren – laat ook zijn sporen na in de muziek 

of althans in de positie die muziek inneemt in de maatschappij. Muziek wordt ingelijfd in 

de Apollinische cultuur en daarmee van haar oorspronkelijke krachten beroofd (Nietzsche 

2006:107-108): ‘Wat er nu nog aan muziek overblijft, dat is ofwel van opzwepende ofwel 

van memorerende aard, dat wil zeggen het is ofwel een opwekkend middel voor 

afgestompte of versleten zenuwen ofwel pure toonschildering.’ Met andere woorden, 

muziek is verworden tot een vermaaksobject van de laagste soort, opgesloten en 

krachteloos gemaakt in een systeem dat het systeemloze noodzakelijkerwijs moet 

ontkennen, bespiegelingen die in de twintigste eeuw zullen doorklinken in de sombere 

cultuuranalyses van Martin Heidegger en Theodor Adorno. 

 

Het is genoegzaam bekend: voor Nietzsche gloort er hoop door de ontwikkeling van de 

Duitse cultuur, lees: de muziek van Richard Wagner. Hij schrijft (Nietzsche 2006:120-

121): ‘Uit de Dionysische ondergrond van de Duitse geest is een macht opgestegen die 

met de fundamentele waarden van de Socratische cultuur niets gemeen heeft en er noch 

uit te verklaren noch te excuseren is, maar integendeel door deze cultuur als het op 

verschrikkelijke wijze onverklaarbare, als het oppermachtig vijandige ervaren wordt.’ In 

het werk van Wagner krijgt het Dionysische weer de overhand, door Nietzsche expliciet 

verbonden met de muzikale dissonantie en meer in het algemeen met het lelijke en 

disharmonische. Maar, zo vraagt ook Nietzsche zich af, hoe kan het lelijke en 

disharmonische nu esthetisch genot veroorzaken? Blijkbaar kunnen wij een bepaalde lust 

ontlenen aan dissonantie en disharmonie en de oorzaak daarvan is precies gelegen in de 

Dionysische oerkracht, die zelfs met leed nog lust kan opwekken en waaraan wij blijkbaar 

een nog hoger genot kunnen ontlenen dan aan het volmaakt schone (Nietzsche 

2006:145-146). 

Nietzsche laat er geen twijfel over bestaan waarom het juist de muziek is die ons weer 

op het spoor van het Dionysische kan brengen: muziek stamt volgens hem namelijk uit 

het artistieke domein dat aan gene zijde ligt van het Apollinische, een domein waaruit de 

dissonantie op aanlokkelijke wijze opklinkt. Daarom moet muziek in geen geval aan de 

hand van de categorie van de schoonheid beoordeeld worden (Nietzsche 2006:98).73 

 

 
73 Nietzsche (2006:121): ‘Welk een figuur slaan thans onze esthetici, wanneer ze 

met het vangnet van hun zogenaamde “schoonheid” naar de voor hen van 

onbegrijpelijk leven borrelend muziekgenius slaan in hun poging hem te vangen.’ 



 91

Deze strenge opmerking van Nietzsche brengt ons terug bij het beginpunt van dit essay: 

hoe te spreken over muziek? Hoe te spreken over muziek, hetzij die van Wagner, hetzij 

die van Miles Davis, die zich niet laat ervaren aan de hand van concepten als het schone 

en het aangename? Met de inbreng van het Dionysische is Nietzsche in staat geweest 

een discours te openen waarin een ervaring van mate- en vormeloosheid van bepaalde 

muziek in zijn onbegrijpelijkheid en ‘niet-schoonheid’ niet onmiddellijk terzijde wordt 

geschoven; met het Dionysische keert een bepaalde ontvankelijkheid terug in de 

muziekreceptie, een welwillende toegeeflijkheid voor het wonder, ‘dat als het ware voor 

een kind begrijpelijk is maar waarvan [de Socratisch-kritische mens] inmiddels 

vervreemd is’ (Nietzsche 2006:138). Sterker nog, voor Nietzsche komt de muziek pas in 

haar regel- en mateloosheid – dat wil zeggen, niet bepaald door de dominantie van het 

architectonische en het ritmisch symmetrische – ‘tot zichzelf’.  

Maar natuurlijk is noch de muziek van Wagner, noch die van Davis volstrekt 

vormeloos – zij kan gewoonweg niet bestaan zonder vorm, zonder een zekere structuur. 

Het zuiver Dionysische zou op ons geen enkele uitwerking hebben en zelfs volstrekt 

onopgemerkt blijven. Met andere woorden, het Dionysische kan niet zonder de artistieke 

middelen van het Apollinische; zonder die laatste zou een kunstwerk überhaupt niet 

mogelijk zijn. De een in de ander, de een doorheen de ander: Dionysos spreekt de taal 

van Apollo, en vice versa: ‘Offer met mij in de tempel van beide godheden’, zo luidt de 

oproep van Nietzsche aan zijn tijdgenoten. En daarmee is voor hem het hoogste doel van 

de kunst bereikt (Nietzsche 2006:133). 

Het doel van de kunst is dus niet het schone of het aangename, of – laten we in het 

geval van Nietzsche iets voorzichtiger zijn – niet het enige en niet het hoogste doel. Met 

de nadruk op het Dionysische, het mateloze en vormeloze, opent Nietzsche de deur die 

toegang geeft tot een categorie naast of voorbij het schone, namelijk het sublieme.74 

 
74 Opvallend binnen de lange traditie betreffende het discours over het sublieme is 

dat Nietzsche niet het ontzettende als zodanig maar juist de beteugeling ervan als 

subliem aanmerkt. Maar volgens de filosoof Frans van Peperstraten (2005:199) 

mogen we aannemen dat ‘de ervaring met het ontzettende in de sublieme 

beteugeling wordt vastgehouden,’ In zijn latere werk lijkt Nietzsche zich echter af te 

wenden van het sublieme om zich te bekennen tot het schone, iets wat samenhangt 

met het verschuiven van zijn esthetische voorkeur van de Romantische naar de 

Klassieke kunst. ‘De grote stijl ontstaat wanneer het schone de zege over het 

Ungeheure behaalt’, schrijft Nietzsche in Menschliches, Allzumenschliches. De 

ambiguïteit van de sublieme ervaring moet hier plaatsmaken voor een meer 



 92

 

4. Muziek en het sublieme 

In het sublieme wordt volgens (de vroege) Nietzsche een tegenspraak ondervonden. De 

erkenning van die tegenspraak vormt voor hem de reden om aan het sublieme een 

zelfstandige plaats naast en zelfs boven de harmonie van het schone toe te kennen. 

Die tegenspraak waar Nietzsche aan refereert lijkt op wat Immanuel Kant aan het einde 

van de achttiende eeuw in diens Kritik der Urteilskraft ten aanzien van het sublieme 

beschrijft: bij de aanschouwing van bepaalde natuurlijke en kunstzinnige fenomenen 

treedt gelijktijdig een gevoel van Lust en Unlust, van verrukking en frustratie, van 

fascinatie en angst op. Echter, Kants filosofische inzet volstaat niet met het verwijlen bij 

de sublieme ervaring als een onoplosbaar conflict: het conflict moet overwonnen worden, 

de crisis van het onzekere en paradoxale tot een oplossing gebracht. Juist de oplossing 

van de spanning in het sublieme wordt door Kant beschouwd als de bevestiging en 

bestendiging van het autonome subject: hier toont het subject aan zichzelf zijn 

suprematie ten opzichte van de natuur.75 

Bij de Nietzschiaanse ervaring van het Dionysische ontbreekt een dergelijke subjectieve 

beheersing en overwinning op de Unlust. De affirmatie van het leven, door Nietzsche 

expliciet verbonden met de Dionysische krachten, kent een aporetische structuur waarin 

lust en onlust steeds in elkaar doorwerken, elkaar veronderstellen en in stand houden: 

geen onherleidbaar verschil of geschil maar twee ogenschijnlijk tegengestelde 

intensiteiten die altijd al in elkaar zijn ingeschreven, geen kloof met twee polen maar een 

onoplosbare interne dualiteit. De sublieme ervaring aarzelt tussen aantrekking en 

afstoting, tussen behagen en onbehagen, en kan als zodanig niet één worden, niet 

dialectisch opgeheven worden en niet geharmoniseerd worden in een eenduidige ervaring 

van oplossing of ontlading; juist deze aarzeling of verstrengeling maakt een uiteindelijke 

Kantiaanse overgang van Unlust naar Lust onmogelijk (Brillenburg Wurth 2002:284-

285). 

 

Kan over de muziek van het Miles Davis kwintet gesproken worden door een beroep te 

doen op dit (Nietzschiaanse) sublieme? Met name tijdens de live concerten vanaf 1966 

experimenteert de groep veelvuldig met muzikale parameters: gefragmenteerde 

 
eenduidige schoonheidservaring, mogelijk gemaakt door de Klassieken (en met 

name de beeldende kunst in plaats van de muziek) (Peperstraten 2005:200). 
75 Vergelijk de woorden die Roland Barthes over de positie van het subject schrijft, 

zoals eerder in dit essay schematisch weergegeven. 



 93

melodieën doorsneden met veel chromatische improvisatielijnen, complexe klankvelden 

in plaats van harmonieën die het thema en de solo’s ondersteunen, ritmische vrijheden in 

de vorm van maatwisselingen en rubato’s en, misschien het meest opvallend, de 

zogenaamde ‘open bars’-techniek: ‘het’ gebeurt on cue en niet op basis van 

vooropgezette chorus-lengtes. De op vaste harmonische structuren gebaseerde bebop en 

post-bop hebben plaatsgemaakt voor collectieve melodische en ritmische improvisaties 

die de grenzen van de jazz verkennen en verleggen. Dit is muziek in en van het moment, 

waarin de ogen en oren van de spelers in het hier en nu de richting en uitkomst van de 

muziek bepalen. Het uitvoeren ervan verloopt niet volgens vooraf opgestelde regels, 

maar volgens het idee van de inval. Anno 1967 was dit letterlijk ongehoorde muziek, 

door de bestaande regels van de muzikale vorm heenbrekend – de schok van het andere, 

van het nieuwe, van het onduidelijke. Davis’ nieuwe benadering van de jazz prikkelt de 

verbeeldingskracht maar laat zich niet toe-eigenen als een object van kennis. Het gaat 

hier – zoals Jean-François Lyotard in een meditatie omtrent het sublieme in L’inhumain 

tastend omschrijft – om het opschorten van de beslaglegging en de vergelijking, om het 

opschorten van de actieve vermogens van de geest, althans voor een ogenblik (Lyotard 

1992:136-137). De paradox van deze muziek is dat ze zich richt tot iets dat zich niet tot 

de geest wendt, dat ze appelleert aan een blootstelling voorbij elke wilsact, voorbij elke 

drang tot beheersing. Het sublieme is voor Lyotard niet iets dat begrepen kan worden – 

het is juist dat wat zich aan elke grip onttrekt. Uiteindelijk ‘situeert’ Lyotard dit in een 

ontvankelijkheid voor de materie, het timbre, het gebeuren van de klank als zodanig. 

Daarbij gaat het voor hem niet om dat wat als het materiële nog reflectief gedacht kan 

worden (denk hier bijvoorbeeld aan frequenties en dergelijke), maar om dat wat daaraan 

voorafgaat of zich eraan onttrekt: het onbepaalde, het on-objectiveerbare dat zich vóór 

het denken bevindt. Lyotard noemt dit immateriële materialiteit. Hier ervaart de geest 

presentie, pure zintuiglijkheid vóór het denken (Lyotard 1992:137).  

Naar mijn idee is het met deze overgave van het denken dat we de muziek van Davis 

kunnen ontmoeten, ontmoeten in haar intensiteit, in haar materialiteit en in de 

onmogelijkheid haar te ‘reduceren’ tot de binaire oppositie mooi-lelijk. 

 

5. Het graf van het schone 

In 1948 schrijft de Amerikaanse abstract-expressionistische kunstenaar Barnett Newman 

(1992:171-173): ‘The invention of beauty by the Greeks, that is, their postulates of 

beauty as an ideal, has been the bugbear of European art and European aesthetic 



 94

philosophies […] There is no doubt that Greek art is an insistence that the sense of 

exaltation is to be found in perfect form.’ 

Het zoeken naar absolute schoonheid en de perfecte vorm, is lang, te lang, het leidend 

principe in de Europese kunstwereld geweest, zowel bij het creëren van kunst als bij het 

reflecteren. Newman formuleert hierop niet alleen een kritiek, maar zoekt ook naar een 

alternatief. Waarom? Omdat de Europese kunst zelf dit schoonheidsideaal al sinds het 

einde van de negentiende eeuw heeft trachten af te breken: de ‘lelijke’ kwaststreken van 

de impressionisten markeren volgens Newman een omslagmoment in de 

kunstgeschiedenis van het schone naar... het sublieme.76  

 

In dit essay heb ik gesuggereerd dat een dergelijk omslagpunt ook te traceren is in de 

muziek van Miles Davis. Ik heb geenszins willen beweren dat de muziek van diens 

tweede kwintet niet muziektheoretisch of musicologisch benaderd kan worden, dat er 

geen analyses te maken zijn die een zeker inzicht en toegang geven tot deze complexe 

muziek, of dat deze muziek niet mooi bevonden kan worden. Wat ik wel heb willen 

aangeven, is dat zij ook appelleert aan iets dat voorbij dergelijke vormen van beheersing 

en begrijpen ligt, dat zij ook probeert ‘iets anders te zeggen’, dat deze complexe 

klankenwereld tevens elk begrip te buiten gaat en aldus een ervaring mogelijk maakt die 

zich voorbij of voorafgaand aan het denken bevindt. Nietzsche,  en met hem vele 

anderen, heeft getracht ons hiervoor (opnieuw) ontvankelijk te maken. De vraag is of 

we, doorheen maar ook in ons denken, bereid zijn met Dionysos en Miles Davis te 

dansen op het graf van het schone, in de woorden van Nietzsche (2006:125-126): 

 

‘Ja, beste vrienden, laten we samen geloven in het Dionysische leven... De tijd van de 

Socratische mens is voorbij... Waag het er maar op tragische mensen te zijn.’  

 

 

 

 
76 Ter volledigheid en nuancering twee opmerkingen. Ten eerste: het Impressionisme 

is voor Newman niet de eerste stroming in de Europese kunstgeschiedenis waarin 

schoonheid niet langer het leidend principe is. Ten tweede: Newman ziet meer heil in 

de Amerikaanse moderne kunst waar het het achterlaten van het schoonheidsideaal 

betreft, aangezien de Europese moderne kunst nog steeds te veel belast is met de 

erfenis van het verleden. 



 95

Bibliografie 

Barthes, R. (1977), Image, music, text. Essays selected and translated by S. Heath. 

London: Fontana Press. (Fontana communication series). 

Brillenburg Wurth, K. (2002), The musically sublime: infinity, indeterminacy, 

irresolvability. [Z.pl.: z.u.] Dissertatie Groningen. 

Carr, I. (1982), Miles Davis. A critical biography. London [etc.]: Quartet Books.  

Deleuze, G. & F. Guattari (1987), A thousand plateaus. Capitalism and schizophrenia. 

(Vertaling van Mille plateaux (1980) door B. Massumi.) Minneapolis: University of 

Minnesota Press.  

Lyotard, J.-F. (1992), Het onmenselijke. Causerieën over de tijd. (Vertaling door I. 

van der Burg e.a.) Kampen: Kok Agora. 

Newman, B. (1992), ‘The sublime is now’, in: J.P. O’Neill (ed.), Selected writings and 

interviews. Berkeley, Calif. [etc.]: University of California Press, pp. 171-73. 

Nietzsche, F. (2006), De geboorte van de tragedie, of Griekse cultuur en pessimisme. 

(Vertaling door H. Driessen.) Amsterdam: De Arbeiderspers. (De Nietzsche-biblio-

theek). [1e dr. 1872.] 

Peperstraten, F. van (2005), Sublieme mimesis. Kunst en politiek tussen nabootsing en 

gebeurtenis: Lacoue-Labarthe, Heidegger, Lyotard. Budel: Damon. 

Swaan, A. de, ‘Kunstkunst of gunstkunst’, in: NRC Handelsblad, 13 mei 1982. 

Tingen, P. (2001), Miles beyond. The electric explorations of Miles Davis, 1967-1991. 

New York: Billboard Books. 

Wolff, K.H. (1976), Surrender and catch. Experience and inquiry today. Dordrecht 

[etc.]: Reidel. 

Zaanen, J. (2002), De God van de fysici. [Leiden: Universiteit Leiden.] Oratie Leiden. 

 

Marcel Cobussen is universitair docent Muziekfilosofie en Auditieve Cultuur aan 

de Academie der Kunsten. Miles Davis en John Zorn behoren tot zijn favoriete 

musici, Ida, Eva en Sarah tot zijn favoriete vrouwen en Feyenoord brengt bij 

hem tegelijkertijd een gevoel van Lust en Unlust teweeg (waarbij helaas dient 

te worden opgemerkt dat het laatstgenoemde nogal eens overheerst). 


